
 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 1 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

اعوذ بالله من الشیطان الرجیم، بسم الله الرحمن الرحیم و الحمد لله رب العالمین و صلی الله علی سیدنا رسول الله و آله الطیبین 

ین المعصومین و اللعنة الدائمة علی اعدائهم اجمعین  الطاهر

و ارحمنا برحمتک یا ارحم الراحمین  اللهم وفقنا و جمیع المشتغلین 

 و احتیاط را بنا شد با یک نظر اجمالی به مجموعه ادله روزهای آینده انشاء الله تعالی.عرض شد بحث درباره برائت 

انواع اصالة الاباحه یا اصالة الحل را که در مجموعه کلمات مطرح بوده، مطرح کردیم. دیگر مجموعه احتمالات را با  در بحث گذشته 

 هم. عرض شد که و نسبت به این اصالة الحل یا اصالة الاباحه با مسئله برائت.

و بعضی احتمال دادیم در عنوان  بین بعضی بحث است  عرض شد که مجموعا چهار احتمال، چهار صورت ما فرض کردیم. حالا ما 

ای از علمای شیعه نسبت داده  اصالة الاباحه یکی اولی همان نزاع قدیم که قبل از ورود شرع، اشیاء بر اباحه حظر هستند. عرض شد که عده 

شده اصالة الحظر. که ظواهر عبارت مرحوم محدث استرابادی هم شاید تمایل به همین، یعنی این بود حالا نه تمایل. طبعا کسانی که قائل 

 شود احتیاط در مسئله ما نحن فیه. به اصالة الحظر شدند، گفتند از آن اثبات می

اینجا هم مرحوم آقای خویی در این بحث و مرحوم نائینی آوردند به همین مناسبت. یعنی در مقابل اصالة الاباحه، اصالة الحظر   این و 

 است. 

به آن ربطی ندارد. و اصولا عرض کردیم این مسئله، مسئله  نائینی و مرحوم آقایی خویی فرمودند که این مسئله  عرض شد خود مرحوم 

 ضعیفی است فی نفسه و خیلی قابل طرح نیست و نکات فنی ندارد. این راجع به قسم اول.

به عنوان خودش آن را حلال قرار داده است. این   راجع به قسم دوم اصالة الاباحه به معنای اینکه اشیاء در واقع حلال هستند و شارع 

ثابت بشودکه اشیاء حلال اصالة الاباحه مطرح شده، لکن عرض کردیم این مسئله اصولی نیست، و ربطی به ما نحن فیه ندارد. اصولا   اگر 

یم.  هستند دیگر احتیاجی به اصالة الحل ظاهری هم ندار

اینها در اصالة ای که ما الان بحث میالبته عرض کردیم موارد اصالة البرائه   کنیم، اوسع است از اباحه. چون بحث شرطیت و مانعیت و 

آید که در اصالة الاباحه مطرح کردیم. پس مسئله دوم اصالة الاباحه دوم، اگر هم ثابت باشد، یک مسئله فقهی است به نظر ما یا البرائه می

 قاعده فقهی است. و استدلال هم نشده برای ما نحن فیه.



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 2 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

بیان بشود. اگ  بنا نیست که الزام  الزام بیان نشود، اصولا  ر  مسئله سوم اصالة الاباحه به عنوان یک سیره عقلایی که اصولا در قوانین اگر 

و  حکمی بیان نشد، یا به معنای اباحه واقعی است یا به معنای لا حرج واقعی. یک سیره عقلایی. این کمتر در، آمده در کلمات اصولیین 

یعت لکن مثلا یعت است و باید یک بحث به شر  . 03:21 به عنوان خودش کمتر مورد یک استدلال خاصی واقع شده؛ چون بحث شر

کند. کل شیء مطلق حتی یرد فیه کند، لکن تمسک به حدیث اطلاق میو عرض کردیم مرحوم استرابادی هم این مطلب را قبول می

ثابت بشود، که بعید هم نیست، نه اینکه بر فرض،  این به اصطلاح بر فرض هم این اصالة الاباحه به این معنا  نهی. و کلام در آن گذشت که 

یعت، و وجود احکام پیش بقیة الله)عج( و این مشکل است، رجوع به این   وجه مشکل است. لکن در ارتکازات شیعه، به خاطر تکمیل شر

یعت کامل شده، و آنچه که باید بیان شده، اگر پیدا نکردیم دیگر حالا اباحه واقعی است  این در جایی است که ما بدانیم   مثل اهل سنت، شر

ها کردند. این اشکال فی محله  سازد و همین اشکالی است که اخبارییا لا حرج واقعی است. اما با روایات اهل بیت)ع( این مسلک نمی

 است.

هر شیئی که مجهول باشد، به عنوان مجهول، حکمش را ندانیم، حکم بر اباحه   چهارم هم اصالة الاباحه به معنای اصل عملی؛ که 

به برائت تمسک شده. در مصباح هم خواندیم، مرحوم استاد تمسک می به این هم تمسک شده؛ یعنی به روایات اصالة الاباحه و  کنیم. و 

مجموعه روایات اصالة الاباحه انصافا خالی از مشکل نیستند.  کردند. خواندیم روایات را خواندیم، آنجا متعرض شدیم. و عرض شد که 

یکی ظاهرا صحیح است، آن هم باز خالی از مشکل نیست. مضافا به اینکه جمیع روایاتش در شبهات موضوعیه است. در شبهات حکمیه 

کیفیت تمسک به آنها در   وارد نیست. این مجموعه چهار وجه اصالة الاباحه و  ما نحن فیه؛ یا برای برائت یا برای  که محل کلام ماست 

 احتیاط. 

 خلاصه کردیم این چهار تا اصالة الاباحه؛ چون در کلمات نیامده است.

 خورد. خورد. هیچ کدامش به درد ما نحن فیه نمیاین هم وضع اصالة الاباحه که به درد ما نحن فیه یا اصالة الحظر نمی

تا یک مدتی هم در اصول ما مطرح بوده است. و آن مسئله  یادی از اهل سنت ابتدائا مطرح شده و طبیعتا  مسئله بعد که در کلمات عده ز

ای از ادله را ذکر عبارت عرض کردیم از نظر فنی هیچ در اواخر بحث ادله حالا بعضی بعد از قیاس، بعضی بعد از اجتهاد و تقلید، مجموعه

از این تعبیر کردند به ادله عقلی. اصلا دلیل عقلی که ما هم در بحث اگر یاد آقایا ن باشد  کردند که به اینها در اصول یا در فقه تمسک شده. و 

اینها سه تا به اصطلاح به عنوان مصباح الاصول که مرحوم استاد سه تا قرار دادند دلیل عقلی را، آنجا هم اشاره کردیم.   این که مراد از عقل، 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 3 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

ای بودکه امروز گفتیم، یکی استصحاب بود، و یکی هم مسئله النافی لا یحتاج الی  دلیل عقلی قرار دادند که یکی همان مسئله اصالة الاباحه

 دلیل؛  عنوانشان این است. این سه تا را حکم عقل گرفتند.

های  حتی در اصول مثل معالم مثلا، این مسئله اصلا مطرح نشده است. النافی لا یحتاج الی دلیل؛ و لذا طبیعتا در حوزه الان در اصول ما  

ما هم مطرح نشده. قدیمش معالم است. اما فرض کنید مثلا در اصول علامه هست. چون علامه کتاب اصول را از کتب اصول را از کتب 

ایشان چون کتابی که در اصول نوشتند، چند تا کتاب هم نوشتند، مستقلا در  ایشان دارند. و اصولا  اهل سنت گرفتند مباحث اصول را، 

الدین ایشان است. معالم الدین یک کتاب فقهی بوده. عرض کردم در اصول است. کتاب مع معالم  علمای ما گاهی مباحث  الم مقدمه 

نوشتند که مثلا فرض کنید سرائر در اولش دارد، معتبر محقق در اولش دارد، من باب  اصول را حالا مختصرا یا مطولا، در مقدمات فقه می

مختصر دارند. تا مثلا متأخرتر مرحوم صاحب حدائق که اخباری است. ایشان هم در اول  کنم. یک دوره از مباحث اصول را مثال عرض می

به نظرم میصفحه قواعد که روی مبنای اخباری 150ـ  140دانم جلد اول، نمی گوید و کنت سابقا ممن ها. ولو در هیچ جایی مقدمه 

این را قبول داشتم. ظاهرش این است که بعد برگشته باشد اما معروف این است که  یعنی منهج اخباری، سابقا من  المنهج،  ینتصر لهذا 

 ایشان اخباری است.

به هر حال و یکی هم همین معالم الدین مرحوم شیخ حسن عاملی قدس الله نفسه فرزند شهید ثانی. ایشان هم یک مقدمه مفصلی در 

اش  اصول نوشتند. در حقیقت دو تا مقدمه؛ یک مقدمه در فضیلت علم است و یک مقدمه هم در علم اصول. دو مقدمه نوشتند؛ این مقدمه

مجتهدین،  ال  و ملاذخیلی مشهور شد، شد معالم الاصول. اصول معالم باید بگویید نه معالم اصول. اصول معالم دین، مقدمه معالم الدین  

طهارت را ایشان فقه نوشتند که مربوط است به فقه معالم. اصول معالم. آن کتاب اسم کتاب این است. بعد هم تا حدود مقداری از مسائل  

 معروفی نیست تصادفا؛ چاپ شده اما خیلی معروف نیست.

به هر حال مرحوم صاحب معالم چون مقدمتا نوشتند، مثل کتب علامه نیست. کتب علامه متخصص است، متمحض در اصول است.  

و همان روشی است که در کتب اهل سنت بوده. مخصوصا علامه به اصطلاح امروز ما یک حلقایی داشته؛ مبادی الاصول که چاپ شده، 

اش. یک تهذیب الاصول که کتاب متوسطی است و نهایة الاصول الی علم الاصول.  عنوان مقدماتیشرح هم داده شده، متعدد دارد. این به  

 دانم تمام شده یا نه.کنند که یکی یا دو تایش چاپ شده، نمیاین دو تای اول چاپ شده، سومی هم شنیدم تازگی دارند چاپ می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 4 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

لذا این مبحث النافی  علی ای حال کیف ما کان علامه در مباحث اصولی دقیقا مثل اهل سنت کتاب دارد. حتی مباحث قیاس هم دارد.  

اما در کتاب معالم ذکر نشده؛ ما هم دیگر الحمد لله نمی خوانیم. فعلا در کتابهای اصولی ما هم لا یحتاج الی دلیل در کتب علامه آمده 

 این بحث النافی لایحتاج الی دلیل ام لا، متعرض نشدند. 

نافی خوب دقت کنید، دلیل نمیای میآن وقت عده  دلیل نمیگفتند  برائة  خواهد. خواهد، اثبات دلیل میخواهد، نفی  یرتبون علیه  و 

 الاصلیه، برائت الذمه؛ یعنی اثبات این که ذمه من مشغول است به این، حالا یا به وجوب یا به حرمت یا به مسئله شرطیت، جزئیت، مانعیت، 

دارد. اما برائت دلیل نمی النافی لا یحتاج الی دلیل است، لکن فی ما بعد عرض کردم با یک این احتیاج به دلیل  خواهد. طرح معروفش 

 خواهد. تسامحی النافی نفی کافی، به این عنوان هم مطرح شده. که نافی دلیل نمی

اینجاست که ربط آن با مسئله برائت،   واقع شده. اصولیین اهل سنت رویش بحث کردند. مهم بحث ما فعلا  خب طبعا محل کلام 

 اصالة البرائه. حالا اصالة البرائت به عنوان یک دلیل عقلی از این راه اثبات کردند. 

عرض کنم حضور با سعادتتان، خب عرض کردم چون در ما مطرح نشده، لکن اجمالا خوب است که انسان مطلع بشود که این مسئله، 

و ظواهر مختلفی را مطرح کردند، اقوال مختلفی مطرح شده. می گویم ما که اصلا کلا الان  از این دادگاه در کتب اهل سنت مطرح شده 

بر این قصه که اجمالا در همین که اجمالا بدانیم اقوالی مطرح شده، صحبتی شده، جهد فکری   یم در مباحث اصولمان. لکن اطلاع  ندار

یم.   شده، زحمتهای فراوانی در این مسئله کشیده شده، برای اطلاع اجمالا، از یکی از مصادر حال این که اقوال و اینها را متعرض بشویم ندار

انصافا خب زحمت کشیدند. لکن انشاء الله آخر بحث  یعنی اقوال را متعرض می شویم نه آن تفصیل آنجوری. در حد اطلاع عمومی. و 

 ها محصلی ندارد.ها و نوشتنخواهیم گفت که حقا یقال که کل این زحمت

علی ای حال من همیشه عرض کردم ما اگر در فکر این هستیم که در چه اصول چه بقیه علوم خودمان، یک تحولی پیدا بشود، تأسیسی  

شود انجام داد. این طبیعت تأسیس بشود، اول باید احراز ما سبق بشود. یعنی تا ندانیم چه بوده، و درست آنها واضح نشود، تأسیس نمی

دقیقا چه هست، این در درجه اول مبتنی است بر این زحماتی که در حدود هزار و دویست سال، این که در زمان ما چه میاست.   خواهیم و 

این خیلی مفید است. این کتابی است  از طرف علما؛ حالا شیعه، سنی، درجات مختلف، متکلم، فقیه،  هزار دو سیصد سال کشیده شده 

ین    البحر المحیط که عرض کردم مال زرکشی؛ این کتاب مفید است، سابقا هم گاهی از این نقل کردیم. ایشان این جلد چهارمش که آخر

گویند یا نص است یا اجماع جلدش است، یک فصلی دارد به نام الادلة المختلفه فی، عرض کردم در بحث هم، یعنی بعد از چون اینها می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 5 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

ای از ادله شده که به قول خودشان بله، اینها... و دانند. الادلة المختلفه فی آن وقت متعرض جملهیا قیاس است. چون آنها را حجت می

از اولش هم الاستدلال علی فساد الشیء بعدم الدلیل علی صحته، همین شبیه ما نحن فیه. بعد الاستدلال عدم  به اصطلاح متعرض شد، 

ای که الان عرض کردم در قسم اول. دیگر حالا طولانی ایشان وارد  الحکم بعدم الدلیل؛ بعد بالای استقراء شده؛ بعد همان اصالة الاباحه

از صفحه   آن شده.  وارد استصحاب شده و متعرض  وارد بشوند. بعد هم  این چاپی که   340این بحث شدند که آقایان اگر خواستند  در 

.  340مسئلة انا فیه الحکم هل یلزمه الدلیل؛ از اینجا وارد این مسئله شده. از صفحه    340دست من هست، در این چاپ جدید، ایشان از 

 المثبت للحکم یحتاج الی الدلیل بلا خلافه. 

یجا اصلا دیگر از قول هم گذشت. اقوال. این که ایشان در اینجا   یلزمه الدلیل علی دعوی فیه مضامن؛ یعنی ببینید تدر اما النافی فهل 

خواهیم مناقشه بکنیم. هدف من مناقشه نیست؛ چون آن بحث دیگری  کنم این اقوال هم قول باشد؛ چون نمیکند، که البته فکر نمینقل می

گاهی باشد برایتان اجمالا که مثلا در کتب اهل سنت  است. فقط می ای این قدر بحث کردند که واقعا هم نه روش به یک مسئلهخواهم آ

بحثشان درست در خود بحث درست است، نه روششان درست است. درست به این معنا که مثلا تطویل کلام بلاطاعل است. آن وقت ما 

هم اجمالا بد نیست،   ها اصلا کلا این مسئله را در اصول خودمان کلا حذفش کردیم. لکن چون ربطی به اصالة البرائه پیدا کرده، فی نفسه

 ایشان متعرض این مسئله شدند. 346گویم در مناظرات به قول خودشان، مطرح است، تا این صفحه مخصوصا می

کلماتشان. تفاصیلش را دیگر یا کتابهای دیگر را دیگر، هر کسی خواست من اجمالا می اقوالشان و  خوانم و یعنی در حدی که فقط 

گوید فیه مذاهب؛ احدها نعم؛ یعنی فرق بین نافی و مثبت نیست. نافی هم باید دلیل داشته باشد، این که بگوید  خودش نگاه کند. ایشان می

به ما نحن فیه می باید برایش دلیل باشد. آن که  الکافی، کافی نیست. پس این برائت ذمه هم  خورد. و جزر به، آن وقت دیگر  النافی نفیه 

خواهم. و نقله الاستاد ابو منصور عن ای را اسم برده که من نمیعلمایشان را اسم برده؛ غفار و صیرفی و اینها شافعی هستند. و اختاره، عده 

طوائف اهل الحق؛ و نقله ابن قطان عن اکثر اصحابنا، که مرادش شوافع است. و قال الماوردی انه مذهب الشافعی، حالا این مهم است؛ 

این مسئله را حذفش کردند الحق این   و جمهور الفقهاء. خوب دقت کردید؟ این النافی لا یحتاج الی، پس معلوم شد که اصحاب ما که 

گویم نافی مثل گویند النافی نفیه کافی ،روشن شد؟ آنها هم میجمهور فقها هم بنایشان بر این است که النافی یحتاج الی دلیل؛ این که می

 خواهد. این که بگوییم نافی لا یحتاج الی دلیل...خواهد، نافی هم دلیل میکند. مثبت دلیل میمثبت است، هیچ فرقی نمی



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 6 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

به درد ما می دارد و لا یجوز، آن که  خورد، و لا یجوز نفی الحکم الا بدلیل؛ کما لا یجوز اثباته الا بدلیل؛ این ربط آن مسئله در بعد 

یم بین  اصول. چون می دانید این مسئله ممکن است از لحاظ فکری یا به اصطلاح امروز فلسفه شناختی هم مطرح بشود؛ که فرق بگذار

 خورد در باب فقه این است؛ لا یجوز نفی الحکم الا بدلیل کما لا یجوز اثباته الا بدلیل. لکن آن که به درد الان ما میاثبات و نفی. 

و المتکلمین؛ از عقلی گراها هم همین را نقل کرده است. و نقل کرده از یک آقایی که قال انه سمیع، و  بعد و حکاه الباجی عن الفقهاء 

به قال الجمهور، من آن محل شاهد من این جمهور و متکلمین و جمهور فقها و مراد من این است. که الان هم در دنیای شیعه این مطلب 

شود؛ و الا کنم اصول ما یعنی این اصولی که الان متعارف است نزد ما خوانده میصول ما جایی باز نکرده. البته عرض میعرض کردم در ا

خواهم بگویم نه هم.  ها مطرح کردند. اصلا در اصول ما بحث مطرح نیست. نمیدر کتاب علامه آمده. لکن ایشان عینا از همان بحث سنی

 اصلا این بحث کلا دیگر حذف شده است. 

بیاورد. حالا من نمیبعد،   از آیات هم  یأتیهم سعی کرده  و لما  الکذبوا بما لم یحیطوا بعلمه  تعالی و  خواهم دیگر وارد بشوم. و قوله 

تعالی لم یذ این دارد در، فی جواب قوله  تعالی قل هاتوا برهانکم ان کنتم صادقین،  و قوله  کر تأویله، تدمهوا علی نفی ما لا یعلمون مبینا 

کم ان کنتم صادقین. به هر حال اجمالا روشن شد این مسئله البته دو بعد دارد. یک  الجنه، با اینکه لن نفی است، لکن مع ذلک هاتوا برهان

از آیات یا بعد معرفتی   استفاده  و  حجیت،  دینی و  یک بعد هم بعد  فلسفه شناختی، در مباحث فلسفه شناختی. و  به اصطلاح امروز  و 

این یک کمی در کلام گا یا کلمات متکلمین،  یا کلمات فقها  هی اوقات قاطی شد. من عین عبارت را خواندم که معلوم مجموعه سنت 

 بشود بحث کمی قاطی شده است.

الظاهر؛ داود بن علی   الثانی انه لا یجب؛ لازم نیست. و حکاه الماوردی و سمعانی و غیرهما عن داود و اهل  الثانی، این قول اول. و  و 

لان الاصل فی الاشیاء عن نفی و العدم. این الاصل فی الاشیاء النفی فی العدم ممکن است یک مسئله واقعی ادراکی  ها.  اصفهانی و ظاهری

باشد که اصل اولی در هر چیز نفی است و عدمش است. فمن نفی الحکم فله ان یکتفی بالاستصحاب؛ چون اصلش نفی بوده، استصحاب  

خورد به اعتبارات قانونی. لذا روشن شد بحث چیست؟ یک مشکل این است که در می میهمان نفی بکنیم. لکن این فمن نفی، این دو 

این به عنوان یک رأی ذکر شده، حالا ایشان در اینجا   کلمات اینها آن روح بحث معین نیست. این لان الاصل فی الاشیاء النفی و العدم؛ 

ن الحیث به قول آقایان. چون اصلش این است که عدم است.  مختصر آورده. یک بحثی دارند که اصل در به اصطلاح اشیاء ممکن، لیس م

این بحث را هم مرحوم نائینی قدس الله سره در لباس مشکوک دارد. این بحث را، نه اینکه این بحث را، این که تصور کردند اصل در اشیاء 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 7 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

ید بچه دارد یا نه، اصل عدم بچه است من باب مثال. شک بکنیم به اینکه فلان مثلا   عدم است، به خاطر آن کلام؛ پس اگر شک بکنیم ز

یا نه، اصل عدم شهر تأسیس شده، فلان منطقه تأسیس شده، فلان سفر، مثلا فلان طائفه می گویند ما به کره ماه رفتیم، شک بکنیم رفتند 

العدم؛ این اگر باشد اصل فلسفی است و اصلا ربطی هم به ما نحن فیه  به این معنا. لان الاصل فی الاشیاء النفی و  است. این اصل عدم 

ممکن علی حد سواء... لکن خب هر دو ربطی   ندارد. مرحوم نائینی هم آنجا جواب داده که این معارض است با کلمات خود فلاسفه که

 به ما نحن فیه ندارد.

یم که اصل در اشیاء یعنی هر چیزی را که ما در آن شک بکنیم، واقعا نیست؛ چون ممکن است در  به هر حال یک بحث اینجوری دار

گوید فمن نفی الحکم فله ان یکتفی  اینجور، خب اصل ثابتی نیست. آن بحث دیگری است ربطی به این بحث ندارد. لکن چون ایشان می

 شود شاید مرادش از اصل در امور اعتباری باشد. نه مراد در امور حقیقی.بالاستصحاب، از این معلوم می

ها خیلی اصرار دارند در این جور موارد در ها؛ عرض کردم در مکتب ظاهریگوید این از داود نقل شده ظاهریعلی ای حال ایشان می

گوید ابن حزم فی الاحکام صحح الاول. احکام ابن حزم لکن ایشان می  22:00حکم در اعتبارات قانونی که بگویند در واقع هم نیست.  

 کنیم.های ایشان اکتفا میپیش من بود، نشد مراجعه بکنم ببینم ایشان از چه راهی مطرح کردند. دیگر حالا ما به همین گفته

الثالث ان یلزمه فی النفی العقلی دون الشرعی؛ این هم قول سوم. قول چهارم قال الغزالی، انه المختار، انه ضمیر شأن به اصطلاح،   و 

ایشان نقل کرده. کتاب مستسقای غزالی هم پیش من بود، لکن عرض کردم چون   ایشان این جور باشد که  ان المختار، اگر عبارت  یعنی 

نیاز نب غیر بدیهی. ما لیس مسئله خیلی  و غیر ضروری، بدیهی و  یم بین ضروری  یه، فرق بگذار ود مراجعه نکردم. انما لیس فی الضرور

دلیل می النفی فیه کالاثبات، هر دو  و  بالدلیل،  یه فلا یعرف الا  دارد. بخلاف  بالضرور استدلال  باشد احتیاج به  غیر ضرور  خواهد. اگر 

دانم؛ چون  الضروری، اما در باب ضروری نفی کافی است. اثبات احتیاج به دلیل دارد. ظاهرا حالا این کلام اگر مال غزالی باشد. من نمی

 عرض کردم کتابش پیش من بوده، ولی مراجعه نکردم.

این است. تفسیری دارد که دیگر نمی خواهد بخوانم. احتمالا یک اشتباهی شده بین بعد یک چیز دیگری هم نقل کرده از کسی که شبیه 

این را، ما تعجب می از همان قرن اول و دوم مطرح کردند که خبر ای از علمای اهل سنت کنیم ایشان نقل نکرده. عده همین بخشی که شبیه 

به البلوی، قبول نمی به البلوی قبول میواحد فی ما یقوم  اگر یک خبر واحدی داشته باشیم که در نماز شود؛ اما در غیر ما یقوم  شود. مثلا 

نکرده. می نقل  کس هم  انجام بدهد، هیچ  فلان کار را  قبول نمیواجب است  این را  همه گویند  نماز  است،  این مطلب مشهور  کنیم. 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 8 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

خوانند. ایشان مرادش ظاهرا یک چیزی شبیه آن است. یعنی اگر امر ضروری باشد، واضح باشد، روشن باشد، ظاهرا مرادش از ضروری،  می

ضروری فقه باید باشد یا اصول باشد. این نافی احتیاج به دلیل ندارد. همین که امر واضحی است، چیز واضحی نیامده، این خودش کافی  

که بدیهی نیست و احتیاج به استدلال دارد. ظاهرا مراد این آقا این باشد. ظاهرا و العلم عند الله که البته باز هم   است. به خلاف آن جایی

 بله...

اما به ذهن ما می یبا مشابه این مطلب است،  تقر آید که مرادش این باشد که مراد از ضروری یعنی آن  بعد یک عبارتی هم نقل کرده که 

یا امری که واضح است. در اینجا اگر شک بکنیم آن عدم آن که نافی احتیاج به دلیل ندارد به خلاف مثبت. امری ک  ه متفق علیه 

 خواهم این کلمات را بخوانم و متعرض بشویم آقایان خودشان مراجعه بکنند. بله، بعد کلماتی آورده؛ چون دیگر نمی

ای که خیلی اصلا ظاهرا ربط درستی هم کردید در یک مسئلهالخامس، قول پنجم؛ خیلی عجیب است یعنی واقعا شاید شما فکر نمی

ان کن ینفی فی الحکم فیلز و  الدلیل  یلزمه  نفسه بان اقول لا اعلم، فلا  اقوال را جمع کردند. الخامس، ان نفی علم  مه ندارد، اینقدر اینها 

ان نفی الحکم حکم کما ان الاثبات حکم. بله، بعد نقل کرده فلان آقا قائل به این است که ا اشکال ندارد، دلیل گر نفی علم باشد  الدلیل و 

 خواهد، اما اگر نفی واقع باشد چرا.نمی

الله خوب دقت بکنید، شاید این را توجه بکنید، اینها آمدند در این مسئله النافی لا یحتاج الی  عرض کردم احتمال می العلم عند  دهیم و 

ت.  دلیل، آمدند فرق گذاشتند بین امور متأثر و غیر متأثر. یعنی آمدند فرق گذاشتند بین دو مرحله. یک مرحله واقع، که بگوییم در واقع نیس 

کنیم، سابقا... این مطلب حالا این تفسیر که نیست، ای که در ظاهر نیست. و عرض کردیم حالا انشاء الله بعدش هم عرض مییک مرحله

ید مثلا بچه دارد یا نه، حالا این آقایان تفسیر قرار دادند؛ این مطلب درست است فی نفسه؛ این مطلب درست است.   مثلا اگر شما گفتند ز

و فلان، پس این بچه ندارد. این یعنی در واقع بچه، این را نمی شود  اگر شما بگویید نه چون در اصل ممکن مثلا عدم است و لیس است 

یم. اما اگر بگوید تا جایی که من می به معنای اثبات کرد، چنین چیزی ما ندار دانم ایشان بچه ندارد و این اصالت العدم، اصالت العدم 

ید. مخصوصا روی قاعده  ای  اصالت العدم در مقام علم؛ خوب دقت بکنید، نه اصالت العدم در واقع و درمتن واقع. این دو تا را فرق بگذار

واقع نیست؛ و لذا اصالة الاباحه به معنای واقع گفتیم   که ما عرض کردیم که اصول شأنش مقام علم است. اصلا اصول شأن اصول مقام 

 دلیل باید بیاید. روشن شد؟



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 9 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

این طوری مسئله را نمی که در واقع  پس اصلا بگوییم مراد اگر  به این معناست  از اصالت العدم  دانم انشاء الله روشن شد؛ اگر مراد 

اگر شک کردیم یک چیزی در متن واقع هست یا نه، اصل اولی این است که نیست.   یم نزد عقلا که  ما چنین نیست، بگوییم یک اصلی دار

یم. اما اگر مراد نفی علم است، یعنی من خبر ندارم ببینید، این ارزش اصل در حد به اصطلاح ترتیب آثار   یم، اصل مقدمی ندار اصلی ندار

این در مباحث فلسفی هم نمی ولد در حد علم،  این، این نحوه اصل، اصالت عدم مثلا  است. عرض کردم  آید. عرض کردم  بر نفی علم 

آید. خوب  مرحوم آقای طباطبایی در اصول فلسفه ادراکات اعتباری را اضافه کردند. کار خوبی است. این در ادراکات اعتباری هم نمی

دقت کنید. اصلا این توی ادراکات اعتباری هم، به این معنا که این... اما این در قانون ممکن است بیاید. در قوانین بشری ممکن است  

بیاید. در حد حجیت؛ یعنی یک خلطی شده بین امور متأثر با اموری که قانونی است. در حد قانون؛ چرا در حد قانون ممکن است بیاید؟  

ر قوانین یک نکته اساسی ترتیب آثار روی مرحله تنجز است. تنجز هم مرحله علم است. بگوید من علم ندارم. این دارای اثر است.  چون د

 اما در امور فلسفی اصلا به علم کار ندارد، به علم و جهل انسان کار ندارد، امور متأثره است.

گوید ان کان علم نفسه؛ این در حقیقت نباید از زاویه امور واقعی و الا خب اینکه حدی ندارد، این باید  ما این که ایشان دارد این را می

کند، نفی و اثبات در متن واقع  مان در متن واقع فرق بکند. آخر چه فرق میمان با بین اثباتبرود در فلسفه شناختی که مثلا توی ما بین نفی

 کند. خواهم بدانم که بچه دارد با اینکه بدانم بچه ندارد مثل هم است، هیچ فرقی نمییکی است. من می

ای است که قانونی است. این اشتباه اینجا شده است. چون همین که علم پیدا کند، در حقیقت مسئلهآید روی علم تأثیر میآنچه که می

تواند در قانون منشأ اثر بشود. نکته فنی روشن شد؟ چرا؟ چون در قوانین اعتبار آثار به خاطر تنجز است. تنجز هم علم است. نکرد، این می

این حرف بدی نیست.   نباید علم را مطرح بکنید. این دو تا با همدیگر دو زاویه است. اگر مراد ایشان این بوده،  این  اما شما در امور متأثره 

باید در آنجا هم در امور قانونی باز برسیم به اینجا که آن نفی دارای اثر  . نافی و مثبت یکی هستند، هیچ فرقی نمیهم تفصیل نیست کند. ما 

خواهم یواش یواش آماده بشوید برای اصل مطلب. است. خوب دقت بکنید. حالا من در آخر، این قول پنجم بود، من زودتر گفتم. می

یعنی در امور قانونی هم باید بیاید که شارع و مقنن حالا و عقلا، روی آن مطلب به عنوان یک اصل اعتماد کرده. مثلا اصل عقلایی است، 

این یک دیدگاه عقلایی است. همین دیدگاه عقلایی کافی اس و  قوانین،  و  مقنن  و  از عقلاست  ت برای اینکه دلیل بشود برای  شارع هم 

 کنم.کنم بعد آخر مطلب عرض میمطلب. این را من الان اجمالا عرض می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 10 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

السادس، ششم، ذکره بعض الج بالنفی فلا بد له، میو  ان ادعی لنفسه علما  دانم بچه ندارد، فلا بد له من گوید من میدلیین به تعبیر، 

و ان نهی علمه فهو مخبر عن جهل نفسه؛ بگوید من نمی دانم خب جاهل است. لکن الجاهل یجب ان یتوقف فی اثبات الاحکام و  دلیل، 

اثبات؛ این لا یحکم خوب دقت کنید، من می این لا یحکم یعنی چی؟  لا یحکم فیها بنفی و لا  خوانم متن عبارت، همیشه عرض کردم، 

گوید من جاهلم، حق ندارد بگوید  خواهد. لا یحکم یعنی به اصطلاح خودش به عنوان خودش، چون میحکم شرعی خب آن دلیل می

گوید نیست. این لا یحکم ربطی به اعتبارات قانونی ندارد. یعنی این ربط دارد به مسئله ادراکات  گوید من جاهلم، چطور مینیست. می

 انسانی، روی فلسفه شناختی.

 خواهم.این مشکلی که در کلمات اینها آمده بین این دو مقام خلط شده است. بعد بله، یک چیزی هم نقل کرده از قاعده که من نمی

قال ابن ؟؟؟ انا فی لحکم الشرعی اذا قال لم اجد فیه دلیلا و قد تفحصت الدلائل و کان من اهل الاجتهاد کان له دعوی ذلک، السابع،  

ین  و یرجع الی ما تقتضیه الامور من برائة الذمه، که همین برائت، گفتم اصالة البرائه به معنای همین. که من تفحص کردم پیدا نکردم. خب ا

فی نفیه کافی، نه، این نافی نفیه کافی نیست. این برائت ذمه باید برگردد یا به نکته عقلایی یا به امضای شارع این نکته عقلایی خیال کرده النا

 را.

یب من استصحاب الحال؛ ما سابقا در بحث مصباح الاصول در بحث برائت، یکی از ادله برائت،  بعد ایشان می گوید و هذا النوع قر

یم ادله را جمع و جور می شود  کنیم، دیگر امروز بحث نمیاصلا یکی از معانی هم استصحاب هم استصحاب برائت است. چون ما دار

نرسیدیم، انشاء الله فردا  هایش، به حد اینکه در ما نحن فیه امرش واضح بشود، استصحاب را به حد مختصر حالا گذشت بحثامروز 

 ایشان به عنوان تتمیم همان دلیل برائت استصحاب گرفتند. 

خواهم بگویم مجموعه کارها. و انشاء الله کنیم که استصحابی که در اینجا تمسک شده، چند جور است. این میالبته فردا عرض می

 عرض خواهیم کرد که جای تمسک به استصحاب هم نیست. 

 ای دارد که قول حظر و اباحه را هم مطرح کرده که جوابش گذشت. بعد یک تتمه

به قول خودشان به درد می الثامن انه حجة دافعه، لا موجبة، یعنی به اصطلاح معروف این در مقام مناظره  خورد نه مقام استدلال. و و 

ان اراد انه یکفیه استصحاب العدم الاصلی بان الاصل یوجب ظن دوامه، انشاء ا دلیل علیه  التحقیق ان القائم بانه لا  لله التحقیق ان یقال و 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 11 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

البتة و حصول  فردا هم عرض می ان اراد انه لا دلیل علیه  کنم استصحاب بین اهل سنت غالبا از باب حجیت ظن گرفتند. فهو صحیح. و 

 العلم او الظن بلا سبب فهو خطأ و ان النفی حکم شرعی و ذلک لا یسقط الا بدلیل. 

یادی مسئله روشن شد. یک مسئلهحالا به هر حال من فکر می ای را حضرات آقایان مطرح کردند. روشن شد انصافا در  کنم تا حد ز

البته خب معلوم هم شد که جمهور متکلمین، جمهور فقهایشان هم قائلند که نفی با اثبات هیچ فرق نمی کند.  کلماتشان خلط واقع شده، و 

نفی هم احتیاج به دلیل دارد. اینکه اثبات هم احتیاج... و حق هم همین است. فقط مشکلی که در کلمات اینها پیدا شده یک عدم تفکیک 

ید در مقام حجیت؛ خلط شده در مسئله . است. یعنی این مسئله را شما تارة از دیدگاه واقعی و حقایق اشیاء بخواهید نگاه بکنید. تارة بیاور

 خواهیم مطرح بکنیم. مسئله حجیت در بحث ارتباط قانونی و در بحث حجیت میدر 

یم.   کند در اعتبارات قانونی  هیچ فرقی نمیآیا در مقام حجیت نفی کافی است که به قول ایشان برائت ذمه یا نه؟ آن هم انصافا دلیل ندار

اثبات هر دو احتیاجی به دلیل دارند، فرقی نمی نفی و  دلیل است. کند. نکتهیا در امور متأثره،  ای که هست این است که همین سیره عقلا 

ای که من عرض کردم، یک سیره عقلا هست که در باب اعتبارات قانونی،  ای هست، همان سیره این اشتباهشان این است. یعنی یک سیره 

اعتبارات قانونی است. شما فرض کنید مثلا  ترتیب اثر روی خود قانون نیست؛ روی قانونی است که منجز است. دقت بکنید. این طبیعت 

.  آن اگر شکر هست، هست؛ اگر نیست، نیست   در امور خارجی مثلا فرض کنید این شکر هست یا شکر نیست، اینجا جای اعتبار نیست.

 علم و جهل شما در آن امور هیچ تأثیری ندارند.

ابراز بشود، یک نکته دیگری در اعتبارات قانون  باید جعل بشود و  باید به اصطلاح آن اعتبار  ی  در این اعتبارات قانونی اضافه بر اینکه ما 

این تصور شده هست و آن اینکه این اعتبار قانونی باید با مکلف یا به اصطلاح شهروند، رابطه پیدا بکند، وصول پیدا بکند.   آنچه که منشأ 

پیدا نکرد، در حقیقت که عدم کافی است، یعنی عدم کافی است در عدم تنجز؛ خوب دقت کردید؟  بله، عدم کافی است؛ یعنی اگر دلیل 

این   امور حقیقی تأثیرگذار نیست. این فرقش  اعتبارات قانونی پس تأثیرگذار است. در  است. این وصول و عدم وصول در  وصول نشده 

 ای که در ما نحن فیه، و لذا عرض کردیم اینها خلط کردند بین بحث. است. آن نکته

کند، خود این هم دلیل دارد. دلیلش همان سیره عقلا. نه خود این بی دلیل است. خوب دقت  و اگر ما گفتیم به اصطلاح تنجز پیدا نمی

وقتی تنجز پیدا نکرد، آثار بار نمیگوییم ما تنجز پیدا نمیکردید؟ خود این که می شود، عنایت فرمودید؟ خود این نه اینکه بگوییم این  کند و 

اینکه بلا دلیل است. اشتباهی که  در نافی نفیه کافی. نه اینکه بگوییم النافی لا یحتاج الی دلیل. دلیل این خود همین سیره عقلا است. نه 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 12 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

یم می یم؛ پس چون دلیل ندار شود برائت اصلی. نه، این نیست؛ در واقع این نیست،  اینجا شده، این را به عنوان اینکه خیال کردند دلیل ندار

این است.  کند، دلیل میاین اشتباه کار است. اشتباه کار این است که در امور اعتباری هم فرق نمی خواهد؛ لکن در امور اعتباری طبیعتش 

امور اعتباری این است.  طبیعت 

خواهم عرض بکنم، چون یک تصوری پیدا شده، حالا من در نکته بعدی  ای است که چون بعد میخوب دقت بکنید، و این را یک نکته

کنم. یک تصوری پیدا شده که در بین انسداد بعضی از اقسام انسداد، در بین حجیت ظن مطلقا، مرحوم شیخ آورده که چهارمش  عرض می

یع  از زمان تشر به خود احکام هستیم، لکن به خاطر اینکه بعد  انسداد است. آن تصور این است که ما اگر چه در احکام دینی متبعد  دلیل 

ض شده است. خوب دقت بکنید. الان به جای اینکه تعبد به احکام داشته باشیم، تعبد به مودای امارات داریم.  پیدا کردیم، آن حکم ما عو 

یم به عمل به ادله. آن حکم ما اول تعبد به احکام بود؛ حالا عوض شده، شده تعبد به ادله، به روایات. یک تغییری داده شده است  .  تعبد دار

 خوب دقت کنید.

کنم در بحث علم اجمالی، ظاهرا این احتمال را در اینجا در عبارت شیخ داده است. ظاهرا  مرحوم نائینی هم در بحثی که بعد عرض می

 کنم اجمالا. چون دیگر تفاسیرش خیلی طول کشیده یک مقدار معطل شدیم.کنند. فردا عرض میکه مرحوم آقا ضیاء هم اشکال می

خواهم از نظر فنی روشن بشود؛ چون آقا ضیاء اینجا در حاشیه آورده و حق هم با ایشان است. یک پس یک قولی هست، این را من می

ادله. اصلا وظیفه که وظیفه ما عوض میقولی هست  و  اتباع طرق  به احکام؛ حالا وظیفه ما عوض شد به  شود. ما اساسا وظیفه داشتیم 

 عوض شد. دو تا وظیفه شد. این یک تصور بحث.

به احکام منجز است. این دو تا خیلی نزدیک هستند به هم.  یک تصور این که نه وظیفه عوض نشده، خوب دقت بکنید. وظیفه ما عمل 

یف است. درست هم هست. این   به اتباع طرق. نه وظیفه ما هنوز به احکام هست. این خیلی ظر نه وظیفه ما اول احکام بود، حالا شده 

خواهم عرض کنم؟ شود. وظیفه ما همان عمل به احکام است. وظیفه عوض نشد. دقت کردید چه میخلط می ظرافت این نکته گاهی منشأ

کند. و حق هم با آقا ضیاء است، مراد شیخ آن نیست. آن احتمالی  چون آقاضیاء خیلی مجمل اینجا در حاشیه آورده اعتراض به نائینی می

خواهد این را بگوید،  که مرحوم نائینی دادند نیست مراد شیخ. اینجا به نظر من حق با آقا ضیاء است قدس الله نفسه. مرحوم آقا ضیاء می

نیایید بگویید وظیفه عوض شد؛ نه وظیفه ما همان احکام است. هیچ عوض نشده. ما باید احکام را انجام بدهیم. لکن کدام  ببینید شما 

 حکم؟ آن حکم منجز. این ظرافتش روشن شد؟ 



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 13 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

وقتی گفتیم حکم منجز، یعنی وظیفه ما از احکام رفته به اتباع طرق. نه وظیفه ما عوض نشد. ظرافت. وظیفه ما همان   این خیال کرده 

یم و تبدل وظیفه کنیم در عمل اجمالی موثر است. حکم منجز.  حکم است. لکن نه ذات حکم؛ بعد هم عرض می نه اینکه دو تا وظیفه دار

 شده.

یعت هم   ندارد. در تمام قوانین، عرض کردیم مرحله عمومی، مگر یک جایی قانون بیاید قانونگذار در یک مجمع  و این اختصاص به شر

یم. پس وظیفه ما عمل به حکم منجز است.  تنجز دار و لذا انشاء الله خواهیم گفت مخصوص عوض بکند. به طور طبیعی ما یک مرحله 

در بحث علم اجمالی، چون آقای خویی اینجا هم آوردند، نخواندیم اشکال علم اجمالی مرحوم آقای خویی را. اینجا هم آوردند. ما 

به حکم منجز است. تبدل وظیفه نشده؛ به همان حکم منجز باید عمل بکنیم. و این هم دلیلش می خواهیم این را بگوییم که وظیفه ما عمل 

به  و  اگر حکم به مکلف نرسید،  سیره عقلاست. این این طور نبوده که بگوییم النافی لا یحتاج الی دلیل. این یک سیره عقلایی است که 

هایی که حالا یا عقلایی است یا شرعی دیگر، باید یکی از این دو تا باشد. حکم به مکلف نرسید، منجز نیست. خوب دقت کنید. منجز راه 

 شود. نیست. اگر منجز نبود، آثار بار نمی

پس این خلطی که اینجا شده، این خیال کردند با آن بحث النافی، شما مثلا بگویید فلانی بچه ندارد. خوب دقت کنید. چون من همین  

پیدا نکردم؛ از فامیلکه دلیل ندارم   دانیم، یا این گفته ندارد، آن هایش هم سوال کردم گفتند نمیبر بچه داشتن پس این بچه ندارد. من علم 

گفته ندارد، پنج تا گفتند ندارد و کسی هم نگفته دارد. پس ایشان در واقع بچه ندارد. حالا بحث ... این بحث، بحث لغوی اسـت، اصولا 

 بحث بی اساسی است.

اثر بار نشده بر واقع حکم؛ اثر بار شده بر حکم منجز. دو: اگر اصول نبود، تنجز نیست.   سه: دلیل در ما نحن فیه یک، خوب دقت کنید، 

این مطلب سیره عقلا. پس این النافی لا یحتاج الی دلیل نیست. پس آن برائت ذمه که ایشان، دقت کردید چه شد؟ یک چیزی که در اصول 

نه روش بحثشان روش واضحی است، نه خود بحث،   تا یا نه تا قول پیدا کردم،  نه تا قول، هشت  پیدا شد. آنها هشت تا قول،  اهل سنت 

دلیل نیست، بحث نفی بحث واضحی   نه نکات فنی در آن مراعات شده. اصلا در این بحث نافی لا یحتاج الی دلیل، بحث عدم  است و 

 نیست، بحث تنجز است. 

 زنند. همان مودای امارات که به دست ما رسیده دیگر. مودای امانات که از...س: استاد مرحوم نائینی همین حرف آقا ضیاء را می



 سید احمد مددی الموسوی )حفظه الله(استاد حاج حضرت آیت الله  اصول فقهدروس خارج  متن کامل مطابق با صوت

 19/07/1393 -شنبه      خارج اصول فقه                                                                      :موضوع

 14 صفحه                                                                                                                                                                               14 جلسه:

       ........................................................................ 

گوید که تکلیف  ج: عرض کنم که مرحوم نائینی قطعا، اجازه بدهید، نه، چون من کاملا نقل نکردم. مرحوم نائینی قطعا این مطلب را نمی

نائینی این حرف را نمی گوید باید حملش  گوید. نه، نائینی عبارت شیخ را در آن مسئله علم اجمالی آورده، میما عوض شده. قطعا که 

 کند به شیخ.بکنیم بر این معنا، و الا ظاهر عبارت درست نیست. اشکال می

 ای که به دست ما رسیده س: به مودای اماره 

از حکم به مودای اماره. مرحوم آقا ضیاء ج: هان، ظاهر، یعنی مرحوم نائینی می گوید ظاهر عبارت این است که تکلیف ما عوض شده، 

باید توجیه بکنیم. مرحوم آقا ضیاء میمی گوید نه، احتیاج به  گوید نه مراد شیخ هم این نیست. این نائینی گفته ظاهرش این نباید قبول، 

 توضیح و توجیه ندارد. مراد شیخ مرحله تنجز است نه اینکه تکلیف انقلاب تکلیف است.

 ای که به تنجز رسیده دیگرس: همان مودای اماره 

یح هم نمیگوید شیخ گفته، میدانم، آقای نائینی هم نمیج: می کند نائینی چرا، این که در گوید ظاهر عبارت شیخ معنایی است، تصر

مراد شیخ این نیست که گوید نه  فوائد آمده، ظاهر عبارت شیخ نباید مراد باشد. توجیهش بکنیم. نائینی این طور فرموده است. آقا ضیاء می

شما فهمیدید. مراد شیخ انقلاب تکلیف نیست. مراد شیخ نفی تنجز است. و درست هم هست، این مطلب آقا ضیاء درست است. نائینی  

نمی گوید نه، مراد شیخ هم این  گوید ظاهر عبارت شیخ، آقا ضیاء میخواهم بگویم... روشن شد؟ نائینی میهم قطعا همین را فهمیده، 

نیست. اصلا شیخ قائل به این مبنا نیست. ما هم کسی قائل به این مبنا نیست، از بین علمای ما کسی، نقل شده در ادله اربعه حجیت ظن 

یم که انقلاب... این دو تا چون نزدیک هم هستند من اینجا توض این ندار یح دادم. ما  هم دلیل دوم و سومش همین است. اما ما قائل به 

 گوییم نه تکلیف ما به حکم منجز است.گوییم انقلاب تکلیف شده، یک دفعه مییک دفعه می

 گوید؟ س: ببخشید، احکام واقعی که به مرحله تنجز رسیده، این را می

یم. هر حکمی که به تنجز رسید.   ج: ما کار به واقع ندار

 ای که به مرحله تنجز رسیده منظورش استس: مراد واقع چیست، پس آن مودای اماره 

آورد. دیگر حالا بحث تمام شد. آقایان تشریف  کند، تنجز حکم میگویم تکلیف عوض نشده. مودای اماره تکلیف را عوض نمیج: می

ین ببرند. بعد با ایشان صحبتی بکنیم.  و صلی الله علی سیدنا محمد و آله الطاهر


